KAMPUS AKADEMIK PUBLISING
Jurnal Sains Student Research (JSSR)
Vol.4, No.1 Februari 2026

) ACCESS e-ISSN: 3025-9851, p-ISSN : 3025-986X, Hal 919-927
Y BY  SA DOI : https://doi.org/10.61722/jssr.v4i1.8760

Agama Dalam Perspektif Psikologi : Study Di Sdit Nuurul A’raaf
Islamic School, Cikarang Selatan, Bekasi

Adhya Putri Maharani ", Amaliyah Fitriyani 2, Laraswati’, Noor Azida Batubara*
! STAI Haji Agus Salim Cikarang
2 STAI Haji Agus Salim Cikarang
3 STAI Haji Agus Salim Cikarang
4 STAI Haji Agus Salim Cikarang
> STAI Haji Agus Salim Cikarang

*Penulis Korespondensi: adhyaputrim@gmail.com

Abstract. This study examines how religious education is understood and enacted through a psychological
lens at SDIT Nuurul A’raaf, Cikarang Selatan, Bekasi. Employing a qualitative case study design,
participants included the principal, one Islamic Education teacher, and 8—10 upper-grade students. Data
were gathered via semi-structured interviews, participant observation of communal dhuha prayer, morning
Qur’an recitation, and daily supplication, as well as document review,; data were thematically analyzed
with triangulation and member checking. Findings indicate an integrative model in which psychology
informs children’s emotional and developmental needs while religion provides meaning and ritual
structure. Teacher differentiation personal dialogue, empathic support, and value-laden storytelling was
associated with higher motivation, prayer discipline, and improved emotional regulation; the classroom
climate was supportive with minimal punishment-based control. Results suggest that religion functions as
a positive force for children’s emotional well-being and prosocial behavior, with communal rituals acting
as reinforcers of habits. The study recommends strengthening teachers’ micro-counseling skills, balancing
the ritual calendar for variety and repetition, and conducting longitudinal evaluation to assess sustained
impacts.

Keywords: psychology of religion, primary education, case study, ritual habituation, differentiated
instruction, emotional regulation

Abstrak. Penelitian ini bertujuan menggambarkan bagaimana pendidikan agama dimaknai dan
dipraktikkan dari perspektif psikologi di SDIT Nuurul A’raaf, Cikarang Selatan, Bekasi. Desain yang
digunakan adalah kualitatif studi kasus dengan partisipan kepala sekolah, seorang guru PAI, dan 8-10 siswa
kelas tinggi. Data dikumpulkan melalui wawancara semiterstruktur, observasi partisipatif pada salat dhuha,
tilawah pagi, dan pembiasaan doa, serta studi dokumen; analisis dilakukan secara tematik dengan
triangulasi dan member checking. Hasil menunjukkan model pembelajaran yang integratif: psikologi
digunakan untuk memahami kebutuhan emosi—perkembangan anak, sementara agama menyediakan
horizon makna dan struktur ritual harian. Pendekatan diferensiasi guru dialog personal, empati, dan narasi
Islami berkorelasi dengan meningkatnya motivasi, kedisiplinan ibadah, dan regulasi emosi siswa; iklim
kelas cenderung suportif dan minim kontrol berbasis hukuman. Temuan menegaskan agama berfungsi
sebagai kekuatan positif bagi kesejahteraan emosi dan perilaku prososial anak, dengan ritus komunal
berperan sebagai penguat kebiasaan. Studi merekomendasikan penguatan keterampilan konseling mikro
guru, perancangan kalender ritus yang seimbang, dan evaluasi longitudinal untuk menilai keberlanjutan
dampak.

Kata kunci: psikologi agama, pendidikan dasar, studi kasus, pembiasaan ibadah, diferensiasi
pembelajaran, regulasi emosi

LATAR BELAKANG
Relasi psikologi dan agama menelaah bagaimana keyakinan, emosi, serta

kebiasaan religius membentuk perkembangan manusia sejak masa kanak-kanak. Dalam

Naskah Masuk: 12 Desember 2025; Revisi: 30 Desember 2025; Diterima: 01 Januari 2026; ; Terbit: 30
Januari 2026.



Agama Dalam Perspektif Psikologi : Study Di Sdit Nuurul A’raaf
Islamic School, Cikarang Selatan, Bekasi

wacana klasik, agama sering dipahami sebagai sistem makna yang mengikat perilaku dan
komunitas, sehingga relevan ditelaah secara psikologis pada konteks pendidikan dasar.
Tipologi hubungan psikologi-agama kerap diringkas ke empat model, yakni
reduktivistik, inklusivistik, eksklusif, dan integratif yang menandai cara ilmu memandang
pengalaman sakral dan pembentukannya pada diri (Darmanin, 1988). Pada usia sekolah,
kelekatan emosi dengan teladan guru dan ritme ibadah harian menjadi saluran
internalisasi nilai yang paling efektif. Mekanisme tersebut bekerja melalui penguatan
afektif, imitasi sosial, dan pembiasaan yang konsisten. Kerangka ini memberi landasan
untuk membaca praktik pendidikan agama di sekolah Islam terpadu. Penelitian ini
menempatkan SDIT Nuurul A’raaf sebagai kasus untuk menilai bagaimana prinsip-
prinsip psikologi agama dioperasionalkan dalam keseharian siswa.

Perdebatan tentang agama sebagai kekuatan positif atau negatif telah lama hadir
dalam psikologi. Pandangan kritis menilai agama sebagai ilusi atau bentuk regresi yang
mempertahankan ketergantungan psikis, sebagaimana dikemukakan dalam kajian
psikoanalitik modern awal (Freud, 1927). Perspektif lain menafsir agama sebagai
mekanisme penaklukan ketidakpastian kosmik yang menenangkan emosi kolektif,
sehingga menjelaskan fungsi sosial dari ritus dan doa (Frazer, 1922). Di sisi sosiologis,
agama juga dipahami sebagai sistem praktik dan kepercayaan yang memisahkan wilayah
profan dan suci, yang menata kohesi dan disiplin sosial (Durkheim, 1912). Perdebatan
definisional turut diperkaya oleh upaya klasifikasi psikolog awal yang menyorot dimensi
perasaan ketergantungan mutlak dan kekuatan pengarah kehidupan manusia (Leuba,
1912). Dalam konteks sekolah dasar, perdebatan ini relevan karena cara guru memaknai
agama akan menentukan strategi pedagogis yang dipilih. Kecenderungan interpretatif
pendidik dapat mendorong pendekatan yang suportif atau sebaliknya menimbulkan iklim
yang kurang sehat bagi perkembangan anak.

Sebaliknya, tradisi psikologi yang menekankan sisi konstruktif agama menyoroti
peran pengalaman batin, puncak makna, dan fungsi transenden bagi pertumbuhan pribadi.
Agama dipandang sebagai jalan untuk memobilisasi energi moral, keberanian, dan
ketekunan ketika seseorang mengaitkan diri dengan realitas yang dianggap lebih tinggi
(James, 1902). Dalam psikologi humanistik, pengalaman puncak dipahami
menumbuhkan rasa takzim, keterhubungan, dan orientasi nilai yang memotivasi perilaku

prososial di kelas (Maslow, 1964). Perspektif analitik menempatkan religiusitas sebagai

1920 JSSR - VOLUME 4, NO. 1, Februari 2026



Agama Dalam Perspektif Psikologi : Study Di Sdit Nuurul A’raaf
Islamic School, Cikarang Selatan, Bekasi

salah satu sikap psikologis yang menengahi integrasi batin melalui simbol dan ritus,
sehingga membantu regulasi emosi dan pembentukan kepribadian (Jung, 1957). Ketiga
gagasan ini menegaskan bahwa pendidikan agama yang menumbuhkan rasa aman,
gembira, dan makna akan lebih efektif menanamkan kebiasaan baik. Pada anak usia
sekolah, pengalaman komunal seperti salat berjamaah, tilawah pagi, dan doa bersama
berpotensi menjadi wadah internalisasi nilai yang stabil. Fenomena tersebut menyediakan
kerangka untuk menilai praktik harian di sekolah yang menjadi lokasi penelitian.

Di luar perdebatan fungsi, psikologi agama juga memetakan modus pendekatan
terhadap fenomena religius. Pendekatan esoteris menckankan pengalaman batin,
kesadaran transenden, dan pembentukan sikap spiritual yang mendalam pada diri anak
(Kania, 2006). Pendekatan eksoteris fokus pada ekspresi lahiriah seperti akidah, ritus,
dan tata perilaku yang tampak, yang di sekolah terwujud pada disiplin ibadah dan adab
keseharian (Kania, 2006). Keduanya sering hadir bersamaan dalam proses pendidikan
sehingga memerlukan penataan pedagogis yang seimbang agar tidak jatuh pada
indoktrinasi atau formalisme. Penyeimbangan ini sejajar dengan gagasan perkembangan
religius yang menempatkan simbol, imajinasi, dan kepatuhan sebagai jembatan menuju
kedewasaan batin (Ulanov, 2005). Ketika sekolah berhasil menggabungkan dimensi
afektif dan ritual, anak memperoleh jalur belajar yang sesuai tahap psikologisnya.
Kerangka ini penting untuk membaca program dan kultur belajar yang dibangun di SDIT
Nuurul A’raaf.

Bertolak dari kerangka di atas, studi ini merumuskan tiga fokus pengantar yang
akan diuji secara empiris melalui pendekatan kualitatif. Pertama, bagaimana sekolah
merancang pengalaman religius yang menyenangkan dan bermakna agar selaras dengan
kebutuhan perkembangan anak menurut psikologi agama modern (James, 1902). Kedua,
sejauh mana pengajaran memadukan strategi esoteris—eksoteris secara proporsional untuk
memperkuat pemahaman, sikap, dan kebiasaan religius harian siswa (Kania, 2006).
Ketiga, model hubungan psikologi—agama mana yang paling dominan terlihat dalam
pedagogi, dengan hipotesis awal condong ke model integratif berdasarkan praktik
pendidikan Islam terpadu (Darmanin, 1988). Fokus ini dipilih karena berkelindan
langsung dengan tujuan sekolah dasar yang tidak hanya mengajar pengetahuan,
melainkan membentuk karakter. Penelitian mengambil latar SDIT Nuurul A’raaf di

Cikarang Selatan sebagai representasi praktik yang eksplisit menyeimbangkan kognitif,

921 JSSR - VOLUME 4, NO. 1, Februari 2026



Agama Dalam Perspektif Psikologi : Study Di Sdit Nuurul A’raaf
Islamic School, Cikarang Selatan, Bekasi

afektif, dan psikomotorik. Pendahuluan ini menyiapkan landasan teoritik untuk menilai

kesesuaian antara gagasan klasik dan kenyataan lapangan.

METODE PENELITIAN

Penelitian memakai desain kualitatif studi kasus untuk memahami bagaimana
praktik pendidikan agama di SDIT Nuurul A’raaf dimaknai dari perspektif psikologi
dalam konteks alaminya (Creswell, 2013). Lokasi penelitian berada di Cikarang Selatan,
Bekasi, dengan partisipan yang dipilih secara purposive: kepala sekolah, satu guru PAI
kelas tinggi, dan 8—10 siswa yang aktif pada kegiatan religius harian. Pemilihan informan
mempertimbangkan keterpaparan pada program sekolah dan kecukupan kemampuan
verbal siswa. Rekrutmen dilakukan melalui persetujuan institusi, persetujuan orang tua,
dan persetujuan anak yang diinformasikan. Peneliti memosisikan diri sebagai pengamat-
partisipan terbatas agar interaksi belajar tidak terganggu. Fokus kasus diarahkan pada
rancangan program religius, relasi guru-siswa, dan iklim kelas yang memediasi
internalisasi nilai. Unit analisis adalah pernyataan, tindakan, dan artefak sekolah yang
merepresentasikan proses pembelajaran agama.

Data dikumpulkan melalui wawancara semiterstruktur, observasi partisipatif, dan
studi dokumen untuk memungkinkan triangulasi teknik (Creswell, 2013). Wawancara
mendalami tujuan kurikulum, strategi diferensiasi, dan penilaian dampak psikologis
kegiatan religius; observasi menyorot salat dhuha, tilawah pagi, doa bersama, dan
pembelajaran PAI; dokumen yang ditelaah meliputi jadwal, perangkat ajar, dan tata tertib.
Panduan wawancara—observasi diturunkan dari konstruk literatur: tipologi relasi
psikologi—agama (Darmanin, 1988), dikotomi esoteris—eksoteris (Kania, 2006), indikator
kekuatan positif agama seperti pengalaman makna, regulasi emosi, dan motivasi moral
(James, 1902; Maslow, 1964; Jung, 1957), serta indikator kekuatan negatif seperti regresi
atau ketakutan yang mengekang otonomi psikis (Freud, 1927). Seluruh wawancara
direkam dengan izin, ditranskrip verbatim, dan dilengkapi catatan lapangan serta memo
reflektif. Ringkasan awal hasil diwawancara ulang singkat untuk member checking. Data
disimpan secara terenkripsi dan dianonimkan.

Analisis dilakukan secara tematik dengan kombinasi deduktif—induktif: kode
deduktif berasal dari konstruk teoretik, sedangkan kode induktif muncul dari narasi
partisipan dan temuan observasi (Braun dan Clarke, 2006; Miles, Huberman, dan

Saldafia, 2014). Kode dibandingkan lintas-sumber untuk membangun tema seperti

922 JSSR - VOLUME 4, NO. 1, Februari 2026



Agama Dalam Perspektif Psikologi : Study Di Sdit Nuurul A’raaf
Islamic School, Cikarang Selatan, Bekasi

“pengalaman religius yang menyenangkan”, “diferensiasi psikopedagogis™, “disiplin
ritual kolektif”, “dukungan emosional”, dan “orientasi integratif’. Keabsahan dijaga
melalui triangulasi sumber—teknik, member checking, peer debriefing, dan audit trail
proses analisis (Lincoln dan Guba, 1985). Saturasi informasi digunakan sebagai kriteria
penghentian pengumpulan data, yakni ketika tema tidak lagi bertambah secara bermakna.
Pertimbangan etik meliputi persetujuan sadar, anonimisasi identitas, hak mundur kapan
saja, dan pengamanan data digital. Hasil dilaporkan dalam bentuk narasi agregat dengan

kutipan representatif untuk menjaga konteks makna.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Kepala sekolah ~menggambarkan orientasi pendidikan agama yang
menyeimbangkan ranah kognitif, afektif, dan psikomotorik melalui rutinitas yang
menyenangkan bagi anak usia sekolah dasar. Ia menekankan keteladanan sebagai
medium utama internalisasi nilai pada fase perkembangan yang peka terhadap contoh
nyata di lingkungan sekolah. Program salat dhuha bersama, tilawah pagi, dan pembiasaan
doa dirancang sebagai pengalaman religius komunal yang hangat. Dalam wawancara, ia
menegaskan, “Kami melihat bahwa psikologi anak sangat berpengaruh terhadap cara
mereka memahami agama. Kalau anak merasa senang, nyaman, dan mendapat dukungan
emosional, maka nilai-nilai agama lebih mudah tertanam dalam jiwa mereka.” Pola emosi
positif yang dibangun melalui kegiatan berulang memberi ruang bagi pemaknaan
personal dan rasa aman. Kerangka ini selaras dengan gagasan bahwa pengalaman religius
yang bermakna mampu memobilisasi energi moral pada diri peserta didik (James, 1902).
Penguatan berbasis afek dan kebersamaan menyediakan prasyarat psikologis bagi
kebiasaan ibadah yang stabil dari hari ke hari (Maslow, 1964).

Observasi kelas dan halaman sekolah menunjukkan bahwa ritus harian
diposisikan sebagai “laboratorium afeksi” yang mempertautkan makna, disiplin, dan
kebersamaan. Anak-anak tampak antusias mengikuti salat berjamaah, saling
mengingatkan adab, dan menikmati momen tilawah yang dipandu dengan suara tenang.
Pengalaman simbolik—gerak salat, lantunan doa, dan praktik berbagi tugas kecil—
menginspirasi keteraturan emosi dan perhatian pada detail ibadah. Dalam kacamata
psikologi analitik, pengelolaan simbol dan ritus yang hangat menstimulasi fungsi
transenden yang menyatukan dorongan, imajinasi, dan tindakan anak (Jung, 1957).

Keselarasan antara rasa, pikiran, dan laku pada konteks komunal tersebut memperkuat

923 JSSR - VOLUME 4, NO. 1, Februari 2026



Agama Dalam Perspektif Psikologi : Study Di Sdit Nuurul A’raaf
Islamic School, Cikarang Selatan, Bekasi

pembentukan identitas religius awal. Di saat yang sama, penekanan pada pengalaman
yang menyenangkan menurunkan resistensi dan menumbuhkan kepatuhan yang lahir dari
pemahaman, bukan semata paksaan. Jejak ini konsisten dengan temuan bahwa suasana
emosional yang positif mempermudah internalisasi norma prososial pada usia dasar
(Maslow, 1964).

Guru PAI mempraktikkan diferensiasi pendekatan dengan memperhatikan
modalitas belajar visual, kinestetik, dan kebutuhan emosional siswa yang bervariasi. la
menafsir perilaku kurang disiplin sebagai sinyal kebutuhan pendekatan psikologis, bukan
semata-mata persoalan pemahaman materi. Strategi yang tampak ialah dialog personal,
penguatan empatik, dan penggunaan kisah-kisah Islami sebagai narasi motivasional.
Dalam wawancara, guru menegaskan, “Anak yang terlihat kurang disiplin bukan berarti
tidak paham agama, tapi mungkin sedang butuh pendekatan psikologis tertentu, misalnya
diajak bicara secara personal atau diberi motivasi dengan cerita-cerita Islami.”
Pendekatan ini mencerminkan model integratif: teknik psikologi dipakai untuk
memfasilitasi penanaman nilai, sementara agama tetap menjadi sumber makna dan tujuan
perilaku. Keseimbangan antara pembinaan batin (esoteris) dan praktik lahiriah (eksoteris)
tampak serasi dalam desain pembelajaran dan ritual harian (Kania, 2006). Integrasi
tersebut memperkuat jembatan antara motivasi intrinsik dan keteraturan tindakan
keagamaan anak.

Suara siswa memperkaya gambaran tentang dampak afektif dan perilaku dari
praktik sekolah. Mereka menyebut kegiatan bersama teman serta keteladanan guru
sebagai faktor yang membuat belajar agama terasa ringan dan memotivasi. Kegiatan
berjamaah dan tilawah dipersepsi sebagai momen yang menghadirkan kebersamaan,
bukan seckadar kewajiban terpisah dari kesenangan belajar. Seorang siswa
menyampaikan, “Kalau belajar agama di sekolah, jadi lebih semangat. Soalnya ada
temen-temen, terus guru juga sering kasih cerita yang bikin kita termotivasi.” Narasi
seperti ini menandakan bahwa penguatan sosial dan afektif berperan sebagai pengikat
kebiasaan ibadah. Pada level komunal, ritus bersama membangun kohesi dan disiplin
yang menopang tertib kelas sebagai komunitas moral (Durkheim, 1912). Efeknya terlihat
pada meningkatnya kesiapan mengikuti aturan ibadah dengan sukarela.

Pemaknaan temuan menunjukkan bahwa sekolah berada pada spektrum integratif

dalam relasi psikologi—agama, dengan psikologi berfungsi sebagai perangkat pedagogis

1924 JSSR - VOLUME 4, NO. 1, Februari 2026



Agama Dalam Perspektif Psikologi : Study Di Sdit Nuurul A’raaf
Islamic School, Cikarang Selatan, Bekasi

dan agama sebagai horizon makna. Bukti lapangan menampilkan iklim yang suportif,
partisipatif, dan jauh dari pola pemaksaan berbasis rasa takut. Konfigurasi ini berbeda
dari gambaran agama sebagai regresi atau ilusi yang mengekang otonomi psikis pada
literatur psikoanalitik awal (Freud, 1927). Di sini, kepatuhan anak muncul dari
penghayatan dan dukungan emosional, bukan dari ancaman atau hukuman. Rangkaian
pengalaman bermakna memperkuat kontrol diri dan daya juang dalam menyelesaikan
tugas keagamaan harian (James, 1902). Ketika guru menyediakan ruang dialog, kisah
teladan, dan contoh nyata, motivasi intrinsik menemukan salurannya dalam laku ritual
yang konsisten.

Hasil juga menyorot empat pola tematik yang saling terkait. Pertama, pengalaman
religius positif yang disusun secara komunal memunculkan rasa tenteram, kebersamaan,
dan bangga akan capaian kecil. Kedua, diferensiasi psikopedagogis mengurangi jarak
emosional sehingga perilaku “menyimpang” dapat dipulihkan lewat pendekatan personal,
bukan stigmatisasi. Ketiga, disiplin ritual kolektif bertindak sebagai struktur eksternal
yang menolong anak mengatur emosi dan waktu, sekaligus menyediakan isyarat sosial
untuk berbuat baik (Durkheim, 1912). Keempat, jembatan esoteris—eksoteris menjaga
agar penghayatan batin tidak terlepas dari praktik lahiriah dan sebaliknya, menjauhkan
formalisme tanpa makna (Kania, 2006). Sinergi keempat pola ini menegaskan bahwa
desain budaya sekolah berperan penting dalam keberlanjutan kebiasaan ibadah. Ketika
pola tersebut konsisten, kebajikan kecil sehari-hari lebih mudah bertahan.

Analisis lebih jauh memperlihatkan koherensi antara tujuan kepala sekolah,
strategi guru, dan pengalaman siswa sebagai tiga sudut yang saling memperkuat. Tujuan
menumbuhkan kebiasaan melalui pengalaman menyenangkan menemukan terjemahan
metodologis pada diferensiasi berbasis empati. Strategi ini lalu terkonfirmasi pada
pengalaman siswa yang melaporkan peningkatan semangat, kedisiplinan, dan keterlibatan
ritual. Sirkuit kebijakan—pedagogi—pengalaman tersebut mencerminkan proses
internalisasi nilai yang bergerak dari luar ke dalam melalui simbol, kisah, dan teladan
yang hidup (Jung, 1957). Pada tataran psikologi motivasi, momen-momen kecil yang
bermakna berfungsi sebagai penguat yang memperkaya skema diri religius (Maslow,
1964). Pola ini membantu menjelaskan mengapa kebiasaan ibadah bertahan meski tanpa

tekanan eksternal yang keras.

925 JSSR - VOLUME 4, NO. 1, Februari 2026



Agama Dalam Perspektif Psikologi : Study Di Sdit Nuurul A’raaf
Islamic School, Cikarang Selatan, Bekasi

Terakhir, temuan lapangan menyiratkan beberapa implikasi praktis yang dapat
segera dioptimalkan. Penguatan kapasitas guru dalam konseling mikro dan penceritaan
naratif berbasis nilai dapat menjaga konsistensi afek positif di kelas. Penataan kalender
ritus yang menyeimbangkan variasi kegiatan dengan repetisi inti akan memperkaya
pengalaman tanpa menghilangkan daya latih kebiasaan. Dokumentasi capaian kecil
seperti jadwal tilawah personal dan jurnal doa singkat dapat menjadi cermin kemajuan
yang memotivasi siswa. Pada level budaya sekolah, forum singkat refleksi pekanan
memberi ruang bagi anak menarasikan makna pengalaman ibadahnya sehingga fungsi
transenden tetap terhubung dengan tugas harian (Jung, 1957). Secara teoritik, konfigurasi
praktik yang diamati selaras dengan pandangan agama sebagai kekuatan positif bagi
pertumbuhan moral-emosional anak (James, 1902; Maslow, 1964). Bukti yang muncul
mendukung posisi bahwa integrasi psikologi dan agama di ruang kelas dasar mampu

memperkuat kesejahteraan emosi, kontrol diri, dan motivasi prososial siswa.

KESIMPULAN DAN SARAN

Studi kualitatif ini menunjukkan bahwa pendidikan agama di SDIT Nuurul A’raaf
berjalan dalam kerangka integratif yang menautkan psikologi dan agama secara
fungsional pada ranah kognitif, afektif, dan psikomotorik. Rutinitas religius komunal
seperti salat dhuha, tilawah pagi, dan pembiasaan doa membentuk pengalaman religius
yang menyenangkan serta menjadi penguat alami bagi disiplin dan kontrol diri siswa.
Pendekatan diferensiasi oleh guru meliputi perhatian pada modalitas belajar dan
kebutuhan emosional mendorong internalisasi nilai melalui empati, dialog personal, dan
keteladanan. Suara siswa mengonfirmasi peningkatan motivasi dan keterlibatan,
sementara observasi memperlihatkan kultur kelas yang hangat dan minim penegakan
berbasis hukuman. Koherensi tujuan kepala sekolah, strategi pedagogis guru, dan
pengalaman siswa membentuk sirkuit kebijakan—praktik—hasil yang saling menguatkan.
Temuan ini menegaskan posisi agama sebagai kekuatan positif bagi kesejahteraan emosi
dan perilaku prososial pada anak usia sekolah dasar. Keterbatasan studi terletak pada
cakupan partisipan dan satu lokasi, sehingga penelitian lanjutan disarankan memperluas
sampel, memasukkan perspektif orang tua, serta menilai dampak jangka panjang dengan

rancangan campuran.

1926 JSSR - VOLUME 4, NO. 1, Februari 2026



Agama Dalam Perspektif Psikologi : Study Di Sdit Nuurul A’raaf
Islamic School, Cikarang Selatan, Bekasi

DAFTAR REFERENSI
Batubara, N.A. (n.d.) Psikologi Agama: Materi 3 (Agama dalam Perspektif Psikologi).

Bahan ajar internal.

Braun, V. and Clarke, V. (2006) ‘Using thematic analysis in psychology’, Qualitative
Research in Psychology, 3(2), pp. 77-101.

Creswell, J.W. (2013) Qualitative Inquiry & Research Design: Choosing Among Five
Approaches. 3rd edn. Thousand Oaks, CA: Sage.

Durkheim, E. (1912) Les formes éléementaires de la vie religieuse. Paris: Alcan.

Frazer, J.G. (1922) The Golden Bough: A Study in Magic and Religion. Abridged edn.
London: Macmillan.

Freud, S. (1927) The Future of an Illusion. London: The Hogarth Press.

James, W. (1902) The Varieties of Religious Experience: A Study in Human Nature. New
York: Longmans, Green & Co.

Jung, C.G. (1957) ‘The transcendent function’, in The Collected Works of C.G. Jung, Vol.
8. Princeton, NJ: Princeton University Press.

Leuba, J.H. (1912) A Psychological Study of Religion: Its Origin, Function and Future.
New York: Macmillan.

Lincoln, Y.S. and Guba, E.G. (1985) Naturalistic Inquiry. Beverly Hills, CA: Sage.

Maslow, A.H. (1964) Religions, Values, and Peak Experiences. Columbus, OH: Ohio
State University Press.

Miles, M.B., Huberman, A.M. and Saldana, J. (2014) Qualitative Data Analysis: A
Methods Sourcebook. 3rd edn. Thousand Oaks, CA: Sage.

Ulanov, A. (2005) Finding Space: Winnicott, God, and Psychic Reality. Louisville, KY:

Westminster John Knox Press.

927 JSSR - VOLUME 4, NO. 1, Februari 2026



