
KAMPUS AKADEMIK PUBLISING 
Jurnal Sains Student Research (JSSR) 

 Vol.4, No.1  Februari 2026 
e-ISSN: 3025-9851, p-ISSN : 3025-986X, Hal 919-927 

DOI : https://doi.org/10.61722/jssr.v4i1.8760 

Naskah Masuk: 12 Desember  2025;  Revisi: 30 Desember 2025;  Diterima: 01 Januari 2026;  ; Terbit: 30 
Januari  2026.  

Agama Dalam Perspektif Psikologi : Study Di Sdit Nuurul A’raaf 
Islamic School, Cikarang Selatan, Bekasi 

 
Adhya Putri Maharani 1*, Amaliyah Fitriyani 2, Laraswati3, Noor Azida Batubara4 

1 STAI Haji Agus Salim Cikarang  
2 STAI Haji Agus Salim Cikarang  
3 STAI Haji Agus Salim Cikarang 
4 STAI Haji Agus Salim Cikarang 
5 STAI Haji Agus Salim Cikarang 

*Penulis Korespondensi: adhyaputrim@gmail.com 

 
 
Abstract. This study examines how religious education is understood and enacted through a psychological 
lens at SDIT Nuurul A’raaf, Cikarang Selatan, Bekasi. Employing a qualitative case study design, 
participants included the principal, one Islamic Education teacher, and 8–10 upper-grade students. Data 
were gathered via semi-structured interviews, participant observation of communal dhuha prayer, morning 
Qur’an recitation, and daily supplication, as well as document review; data were thematically analyzed 
with triangulation and member checking. Findings indicate an integrative model in which psychology 
informs children’s emotional and developmental needs while religion provides meaning and ritual 
structure. Teacher differentiation personal dialogue, empathic support, and value-laden storytelling was 
associated with higher motivation, prayer discipline, and improved emotional regulation; the classroom 
climate was supportive with minimal punishment-based control. Results suggest that religion functions as 
a positive force for children’s emotional well-being and prosocial behavior, with communal rituals acting 
as reinforcers of habits. The study recommends strengthening teachers’ micro-counseling skills, balancing 
the ritual calendar for variety and repetition, and conducting longitudinal evaluation to assess sustained 
impacts. 
 
Keywords: psychology of religion, primary education, case study, ritual habituation, differentiated 
instruction, emotional regulation 
 
Abstrak. Penelitian ini bertujuan menggambarkan bagaimana pendidikan agama dimaknai dan 
dipraktikkan dari perspektif psikologi di SDIT Nuurul A’raaf, Cikarang Selatan, Bekasi. Desain yang 
digunakan adalah kualitatif studi kasus dengan partisipan kepala sekolah, seorang guru PAI, dan 8–10 siswa 
kelas tinggi. Data dikumpulkan melalui wawancara semiterstruktur, observasi partisipatif pada salat dhuha, 
tilawah pagi, dan pembiasaan doa, serta studi dokumen; analisis dilakukan secara tematik dengan 
triangulasi dan member checking. Hasil menunjukkan model pembelajaran yang integratif: psikologi 
digunakan untuk memahami kebutuhan emosi–perkembangan anak, sementara agama menyediakan 
horizon makna dan struktur ritual harian. Pendekatan diferensiasi guru dialog personal, empati, dan narasi 
Islami berkorelasi dengan meningkatnya motivasi, kedisiplinan ibadah, dan regulasi emosi siswa; iklim 
kelas cenderung suportif dan minim kontrol berbasis hukuman. Temuan menegaskan agama berfungsi 
sebagai kekuatan positif bagi kesejahteraan emosi dan perilaku prososial anak, dengan ritus komunal 
berperan sebagai penguat kebiasaan. Studi merekomendasikan penguatan keterampilan konseling mikro 
guru, perancangan kalender ritus yang seimbang, dan evaluasi longitudinal untuk menilai keberlanjutan 
dampak. 
 
Kata kunci: psikologi agama, pendidikan dasar, studi kasus, pembiasaan ibadah, diferensiasi 
pembelajaran, regulasi emosi 
 

LATAR BELAKANG 

Relasi psikologi dan agama menelaah bagaimana keyakinan, emosi, serta 

kebiasaan religius membentuk perkembangan manusia sejak masa kanak-kanak. Dalam 



Agama Dalam Perspektif Psikologi : Study Di Sdit Nuurul A’raaf 
 Islamic School, Cikarang Selatan, Bekasi 

920               JSSR - VOLUME 4, NO. 1, Februari 2026 first 

wacana klasik, agama sering dipahami sebagai sistem makna yang mengikat perilaku dan 

komunitas, sehingga relevan ditelaah secara psikologis pada konteks pendidikan dasar. 

Tipologi hubungan psikologi–agama kerap diringkas ke empat model, yakni 

reduktivistik, inklusivistik, eksklusif, dan integratif yang menandai cara ilmu memandang 

pengalaman sakral dan pembentukannya pada diri (Darmanin, 1988). Pada usia sekolah, 

kelekatan emosi dengan teladan guru dan ritme ibadah harian menjadi saluran 

internalisasi nilai yang paling efektif. Mekanisme tersebut bekerja melalui penguatan 

afektif, imitasi sosial, dan pembiasaan yang konsisten. Kerangka ini memberi landasan 

untuk membaca praktik pendidikan agama di sekolah Islam terpadu. Penelitian ini 

menempatkan SDIT Nuurul A’raaf sebagai kasus untuk menilai bagaimana prinsip-

prinsip psikologi agama dioperasionalkan dalam keseharian siswa. 

Perdebatan tentang agama sebagai kekuatan positif atau negatif telah lama hadir 

dalam psikologi. Pandangan kritis menilai agama sebagai ilusi atau bentuk regresi yang 

mempertahankan ketergantungan psikis, sebagaimana dikemukakan dalam kajian 

psikoanalitik modern awal (Freud, 1927). Perspektif lain menafsir agama sebagai 

mekanisme penaklukan ketidakpastian kosmik yang menenangkan emosi kolektif, 

sehingga menjelaskan fungsi sosial dari ritus dan doa (Frazer, 1922). Di sisi sosiologis, 

agama juga dipahami sebagai sistem praktik dan kepercayaan yang memisahkan wilayah 

profan dan suci, yang menata kohesi dan disiplin sosial (Durkheim, 1912). Perdebatan 

definisional turut diperkaya oleh upaya klasifikasi psikolog awal yang menyorot dimensi 

perasaan ketergantungan mutlak dan kekuatan pengarah kehidupan manusia (Leuba, 

1912). Dalam konteks sekolah dasar, perdebatan ini relevan karena cara guru memaknai 

agama akan menentukan strategi pedagogis yang dipilih. Kecenderungan interpretatif 

pendidik dapat mendorong pendekatan yang suportif atau sebaliknya menimbulkan iklim 

yang kurang sehat bagi perkembangan anak. 

Sebaliknya, tradisi psikologi yang menekankan sisi konstruktif agama menyoroti 

peran pengalaman batin, puncak makna, dan fungsi transenden bagi pertumbuhan pribadi. 

Agama dipandang sebagai jalan untuk memobilisasi energi moral, keberanian, dan 

ketekunan ketika seseorang mengaitkan diri dengan realitas yang dianggap lebih tinggi 

(James, 1902). Dalam psikologi humanistik, pengalaman puncak dipahami 

menumbuhkan rasa takzim, keterhubungan, dan orientasi nilai yang memotivasi perilaku 

prososial di kelas (Maslow, 1964). Perspektif analitik menempatkan religiusitas sebagai 



Agama Dalam Perspektif Psikologi : Study Di Sdit Nuurul A’raaf 
 Islamic School, Cikarang Selatan, Bekasi 

 

921               JSSR - VOLUME 4, NO. 1, Februari 2026 first 

salah satu sikap psikologis yang menengahi integrasi batin melalui simbol dan ritus, 

sehingga membantu regulasi emosi dan pembentukan kepribadian (Jung, 1957). Ketiga 

gagasan ini menegaskan bahwa pendidikan agama yang menumbuhkan rasa aman, 

gembira, dan makna akan lebih efektif menanamkan kebiasaan baik. Pada anak usia 

sekolah, pengalaman komunal seperti salat berjamaah, tilawah pagi, dan doa bersama 

berpotensi menjadi wadah internalisasi nilai yang stabil. Fenomena tersebut menyediakan 

kerangka untuk menilai praktik harian di sekolah yang menjadi lokasi penelitian. 

Di luar perdebatan fungsi, psikologi agama juga memetakan modus pendekatan 

terhadap fenomena religius. Pendekatan esoteris menekankan pengalaman batin, 

kesadaran transenden, dan pembentukan sikap spiritual yang mendalam pada diri anak 

(Kania, 2006). Pendekatan eksoteris fokus pada ekspresi lahiriah seperti akidah, ritus, 

dan tata perilaku yang tampak, yang di sekolah terwujud pada disiplin ibadah dan adab 

keseharian (Kania, 2006). Keduanya sering hadir bersamaan dalam proses pendidikan 

sehingga memerlukan penataan pedagogis yang seimbang agar tidak jatuh pada 

indoktrinasi atau formalisme. Penyeimbangan ini sejajar dengan gagasan perkembangan 

religius yang menempatkan simbol, imajinasi, dan kepatuhan sebagai jembatan menuju 

kedewasaan batin (Ulanov, 2005). Ketika sekolah berhasil menggabungkan dimensi 

afektif dan ritual, anak memperoleh jalur belajar yang sesuai tahap psikologisnya. 

Kerangka ini penting untuk membaca program dan kultur belajar yang dibangun di SDIT 

Nuurul A’raaf. 

Bertolak dari kerangka di atas, studi ini merumuskan tiga fokus pengantar yang 

akan diuji secara empiris melalui pendekatan kualitatif. Pertama, bagaimana sekolah 

merancang pengalaman religius yang menyenangkan dan bermakna agar selaras dengan 

kebutuhan perkembangan anak menurut psikologi agama modern (James, 1902). Kedua, 

sejauh mana pengajaran memadukan strategi esoteris–eksoteris secara proporsional untuk 

memperkuat pemahaman, sikap, dan kebiasaan religius harian siswa (Kania, 2006). 

Ketiga, model hubungan psikologi–agama mana yang paling dominan terlihat dalam 

pedagogi, dengan hipotesis awal condong ke model integratif berdasarkan praktik 

pendidikan Islam terpadu (Darmanin, 1988). Fokus ini dipilih karena berkelindan 

langsung dengan tujuan sekolah dasar yang tidak hanya mengajar pengetahuan, 

melainkan membentuk karakter. Penelitian mengambil latar SDIT Nuurul A’raaf di 

Cikarang Selatan sebagai representasi praktik yang eksplisit menyeimbangkan kognitif, 



Agama Dalam Perspektif Psikologi : Study Di Sdit Nuurul A’raaf 
 Islamic School, Cikarang Selatan, Bekasi 

922               JSSR - VOLUME 4, NO. 1, Februari 2026 first 

afektif, dan psikomotorik. Pendahuluan ini menyiapkan landasan teoritik untuk menilai 

kesesuaian antara gagasan klasik dan kenyataan lapangan. 

METODE PENELITIAN 

Penelitian memakai desain kualitatif studi kasus untuk memahami bagaimana 

praktik pendidikan agama di SDIT Nuurul A’raaf dimaknai dari perspektif psikologi 

dalam konteks alaminya (Creswell, 2013). Lokasi penelitian berada di Cikarang Selatan, 

Bekasi, dengan partisipan yang dipilih secara purposive: kepala sekolah, satu guru PAI 

kelas tinggi, dan 8–10 siswa yang aktif pada kegiatan religius harian. Pemilihan informan 

mempertimbangkan keterpaparan pada program sekolah dan kecukupan kemampuan 

verbal siswa. Rekrutmen dilakukan melalui persetujuan institusi, persetujuan orang tua, 

dan persetujuan anak yang diinformasikan. Peneliti memosisikan diri sebagai pengamat-

partisipan terbatas agar interaksi belajar tidak terganggu. Fokus kasus diarahkan pada 

rancangan program religius, relasi guru–siswa, dan iklim kelas yang memediasi 

internalisasi nilai. Unit analisis adalah pernyataan, tindakan, dan artefak sekolah yang 

merepresentasikan proses pembelajaran agama. 

Data dikumpulkan melalui wawancara semiterstruktur, observasi partisipatif, dan 

studi dokumen untuk memungkinkan triangulasi teknik (Creswell, 2013). Wawancara 

mendalami tujuan kurikulum, strategi diferensiasi, dan penilaian dampak psikologis 

kegiatan religius; observasi menyorot salat dhuha, tilawah pagi, doa bersama, dan 

pembelajaran PAI; dokumen yang ditelaah meliputi jadwal, perangkat ajar, dan tata tertib. 

Panduan wawancara–observasi diturunkan dari konstruk literatur: tipologi relasi 

psikologi–agama (Darmanin, 1988), dikotomi esoteris–eksoteris (Kania, 2006), indikator 

kekuatan positif agama seperti pengalaman makna, regulasi emosi, dan motivasi moral 

(James, 1902; Maslow, 1964; Jung, 1957), serta indikator kekuatan negatif seperti regresi 

atau ketakutan yang mengekang otonomi psikis (Freud, 1927). Seluruh wawancara 

direkam dengan izin, ditranskrip verbatim, dan dilengkapi catatan lapangan serta memo 

reflektif. Ringkasan awal hasil diwawancara ulang singkat untuk member checking. Data 

disimpan secara terenkripsi dan dianonimkan. 

Analisis dilakukan secara tematik dengan kombinasi deduktif–induktif: kode 

deduktif berasal dari konstruk teoretik, sedangkan kode induktif muncul dari narasi 

partisipan dan temuan observasi (Braun dan Clarke, 2006; Miles, Huberman, dan 

Saldaña, 2014). Kode dibandingkan lintas-sumber untuk membangun tema seperti 



Agama Dalam Perspektif Psikologi : Study Di Sdit Nuurul A’raaf 
 Islamic School, Cikarang Selatan, Bekasi 

 

923               JSSR - VOLUME 4, NO. 1, Februari 2026 first 

“pengalaman religius yang menyenangkan”, “diferensiasi psikopedagogis”, “disiplin 

ritual kolektif”, “dukungan emosional”, dan “orientasi integratif”. Keabsahan dijaga 

melalui triangulasi sumber–teknik, member checking, peer debriefing, dan audit trail 

proses analisis (Lincoln dan Guba, 1985). Saturasi informasi digunakan sebagai kriteria 

penghentian pengumpulan data, yakni ketika tema tidak lagi bertambah secara bermakna. 

Pertimbangan etik meliputi persetujuan sadar, anonimisasi identitas, hak mundur kapan 

saja, dan pengamanan data digital. Hasil dilaporkan dalam bentuk narasi agregat dengan 

kutipan representatif untuk menjaga konteks makna. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Kepala sekolah menggambarkan orientasi pendidikan agama yang 

menyeimbangkan ranah kognitif, afektif, dan psikomotorik melalui rutinitas yang 

menyenangkan bagi anak usia sekolah dasar. Ia menekankan keteladanan sebagai 

medium utama internalisasi nilai pada fase perkembangan yang peka terhadap contoh 

nyata di lingkungan sekolah. Program salat dhuha bersama, tilawah pagi, dan pembiasaan 

doa dirancang sebagai pengalaman religius komunal yang hangat. Dalam wawancara, ia 

menegaskan, “Kami melihat bahwa psikologi anak sangat berpengaruh terhadap cara 

mereka memahami agama. Kalau anak merasa senang, nyaman, dan mendapat dukungan 

emosional, maka nilai-nilai agama lebih mudah tertanam dalam jiwa mereka.” Pola emosi 

positif yang dibangun melalui kegiatan berulang memberi ruang bagi pemaknaan 

personal dan rasa aman. Kerangka ini selaras dengan gagasan bahwa pengalaman religius 

yang bermakna mampu memobilisasi energi moral pada diri peserta didik (James, 1902). 

Penguatan berbasis afek dan kebersamaan menyediakan prasyarat psikologis bagi 

kebiasaan ibadah yang stabil dari hari ke hari (Maslow, 1964). 

Observasi kelas dan halaman sekolah menunjukkan bahwa ritus harian 

diposisikan sebagai “laboratorium afeksi” yang mempertautkan makna, disiplin, dan 

kebersamaan. Anak-anak tampak antusias mengikuti salat berjamaah, saling 

mengingatkan adab, dan menikmati momen tilawah yang dipandu dengan suara tenang. 

Pengalaman simbolik—gerak salat, lantunan doa, dan praktik berbagi tugas kecil—

menginspirasi keteraturan emosi dan perhatian pada detail ibadah. Dalam kacamata 

psikologi analitik, pengelolaan simbol dan ritus yang hangat menstimulasi fungsi 

transenden yang menyatukan dorongan, imajinasi, dan tindakan anak (Jung, 1957). 

Keselarasan antara rasa, pikiran, dan laku pada konteks komunal tersebut memperkuat 



Agama Dalam Perspektif Psikologi : Study Di Sdit Nuurul A’raaf 
 Islamic School, Cikarang Selatan, Bekasi 

924               JSSR - VOLUME 4, NO. 1, Februari 2026 first 

pembentukan identitas religius awal. Di saat yang sama, penekanan pada pengalaman 

yang menyenangkan menurunkan resistensi dan menumbuhkan kepatuhan yang lahir dari 

pemahaman, bukan semata paksaan. Jejak ini konsisten dengan temuan bahwa suasana 

emosional yang positif mempermudah internalisasi norma prososial pada usia dasar 

(Maslow, 1964). 

Guru PAI mempraktikkan diferensiasi pendekatan dengan memperhatikan 

modalitas belajar visual, kinestetik, dan kebutuhan emosional siswa yang bervariasi. Ia 

menafsir perilaku kurang disiplin sebagai sinyal kebutuhan pendekatan psikologis, bukan 

semata-mata persoalan pemahaman materi. Strategi yang tampak ialah dialog personal, 

penguatan empatik, dan penggunaan kisah-kisah Islami sebagai narasi motivasional. 

Dalam wawancara, guru menegaskan, “Anak yang terlihat kurang disiplin bukan berarti 

tidak paham agama, tapi mungkin sedang butuh pendekatan psikologis tertentu, misalnya 

diajak bicara secara personal atau diberi motivasi dengan cerita-cerita Islami.” 

Pendekatan ini mencerminkan model integratif: teknik psikologi dipakai untuk 

memfasilitasi penanaman nilai, sementara agama tetap menjadi sumber makna dan tujuan 

perilaku. Keseimbangan antara pembinaan batin (esoteris) dan praktik lahiriah (eksoteris) 

tampak serasi dalam desain pembelajaran dan ritual harian (Kania, 2006). Integrasi 

tersebut memperkuat jembatan antara motivasi intrinsik dan keteraturan tindakan 

keagamaan anak. 

Suara siswa memperkaya gambaran tentang dampak afektif dan perilaku dari 

praktik sekolah. Mereka menyebut kegiatan bersama teman serta keteladanan guru 

sebagai faktor yang membuat belajar agama terasa ringan dan memotivasi. Kegiatan 

berjamaah dan tilawah dipersepsi sebagai momen yang menghadirkan kebersamaan, 

bukan sekadar kewajiban terpisah dari kesenangan belajar. Seorang siswa 

menyampaikan, “Kalau belajar agama di sekolah, jadi lebih semangat. Soalnya ada 

temen-temen, terus guru juga sering kasih cerita yang bikin kita termotivasi.” Narasi 

seperti ini menandakan bahwa penguatan sosial dan afektif berperan sebagai pengikat 

kebiasaan ibadah. Pada level komunal, ritus bersama membangun kohesi dan disiplin 

yang menopang tertib kelas sebagai komunitas moral (Durkheim, 1912). Efeknya terlihat 

pada meningkatnya kesiapan mengikuti aturan ibadah dengan sukarela. 

Pemaknaan temuan menunjukkan bahwa sekolah berada pada spektrum integratif 

dalam relasi psikologi–agama, dengan psikologi berfungsi sebagai perangkat pedagogis 



Agama Dalam Perspektif Psikologi : Study Di Sdit Nuurul A’raaf 
 Islamic School, Cikarang Selatan, Bekasi 

 

925               JSSR - VOLUME 4, NO. 1, Februari 2026 first 

dan agama sebagai horizon makna. Bukti lapangan menampilkan iklim yang suportif, 

partisipatif, dan jauh dari pola pemaksaan berbasis rasa takut. Konfigurasi ini berbeda 

dari gambaran agama sebagai regresi atau ilusi yang mengekang otonomi psikis pada 

literatur psikoanalitik awal (Freud, 1927). Di sini, kepatuhan anak muncul dari 

penghayatan dan dukungan emosional, bukan dari ancaman atau hukuman. Rangkaian 

pengalaman bermakna memperkuat kontrol diri dan daya juang dalam menyelesaikan 

tugas keagamaan harian (James, 1902). Ketika guru menyediakan ruang dialog, kisah 

teladan, dan contoh nyata, motivasi intrinsik menemukan salurannya dalam laku ritual 

yang konsisten. 

Hasil juga menyorot empat pola tematik yang saling terkait. Pertama, pengalaman 

religius positif yang disusun secara komunal memunculkan rasa tenteram, kebersamaan, 

dan bangga akan capaian kecil. Kedua, diferensiasi psikopedagogis mengurangi jarak 

emosional sehingga perilaku “menyimpang” dapat dipulihkan lewat pendekatan personal, 

bukan stigmatisasi. Ketiga, disiplin ritual kolektif bertindak sebagai struktur eksternal 

yang menolong anak mengatur emosi dan waktu, sekaligus menyediakan isyarat sosial 

untuk berbuat baik (Durkheim, 1912). Keempat, jembatan esoteris–eksoteris menjaga 

agar penghayatan batin tidak terlepas dari praktik lahiriah dan sebaliknya, menjauhkan 

formalisme tanpa makna (Kania, 2006). Sinergi keempat pola ini menegaskan bahwa 

desain budaya sekolah berperan penting dalam keberlanjutan kebiasaan ibadah. Ketika 

pola tersebut konsisten, kebajikan kecil sehari-hari lebih mudah bertahan. 

Analisis lebih jauh memperlihatkan koherensi antara tujuan kepala sekolah, 

strategi guru, dan pengalaman siswa sebagai tiga sudut yang saling memperkuat. Tujuan 

menumbuhkan kebiasaan melalui pengalaman menyenangkan menemukan terjemahan 

metodologis pada diferensiasi berbasis empati. Strategi ini lalu terkonfirmasi pada 

pengalaman siswa yang melaporkan peningkatan semangat, kedisiplinan, dan keterlibatan 

ritual. Sirkuit kebijakan–pedagogi–pengalaman tersebut mencerminkan proses 

internalisasi nilai yang bergerak dari luar ke dalam melalui simbol, kisah, dan teladan 

yang hidup (Jung, 1957). Pada tataran psikologi motivasi, momen-momen kecil yang 

bermakna berfungsi sebagai penguat yang memperkaya skema diri religius (Maslow, 

1964). Pola ini membantu menjelaskan mengapa kebiasaan ibadah bertahan meski tanpa 

tekanan eksternal yang keras. 



Agama Dalam Perspektif Psikologi : Study Di Sdit Nuurul A’raaf 
 Islamic School, Cikarang Selatan, Bekasi 

926               JSSR - VOLUME 4, NO. 1, Februari 2026 first 

Terakhir, temuan lapangan menyiratkan beberapa implikasi praktis yang dapat 

segera dioptimalkan. Penguatan kapasitas guru dalam konseling mikro dan penceritaan 

naratif berbasis nilai dapat menjaga konsistensi afek positif di kelas. Penataan kalender 

ritus yang menyeimbangkan variasi kegiatan dengan repetisi inti akan memperkaya 

pengalaman tanpa menghilangkan daya latih kebiasaan. Dokumentasi capaian kecil 

seperti jadwal tilawah personal dan jurnal doa singkat dapat menjadi cermin kemajuan 

yang memotivasi siswa. Pada level budaya sekolah, forum singkat refleksi pekanan 

memberi ruang bagi anak menarasikan makna pengalaman ibadahnya sehingga fungsi 

transenden tetap terhubung dengan tugas harian (Jung, 1957). Secara teoritik, konfigurasi 

praktik yang diamati selaras dengan pandangan agama sebagai kekuatan positif bagi 

pertumbuhan moral-emosional anak (James, 1902; Maslow, 1964). Bukti yang muncul 

mendukung posisi bahwa integrasi psikologi dan agama di ruang kelas dasar mampu 

memperkuat kesejahteraan emosi, kontrol diri, dan motivasi prososial siswa. 

KESIMPULAN DAN SARAN 

Studi kualitatif ini menunjukkan bahwa pendidikan agama di SDIT Nuurul A’raaf 

berjalan dalam kerangka integratif yang menautkan psikologi dan agama secara 

fungsional pada ranah kognitif, afektif, dan psikomotorik. Rutinitas religius komunal 

seperti salat dhuha, tilawah pagi, dan pembiasaan doa membentuk pengalaman religius 

yang menyenangkan serta menjadi penguat alami bagi disiplin dan kontrol diri siswa. 

Pendekatan diferensiasi oleh guru meliputi perhatian pada modalitas belajar dan 

kebutuhan emosional mendorong internalisasi nilai melalui empati, dialog personal, dan 

keteladanan. Suara siswa mengonfirmasi peningkatan motivasi dan keterlibatan, 

sementara observasi memperlihatkan kultur kelas yang hangat dan minim penegakan 

berbasis hukuman. Koherensi tujuan kepala sekolah, strategi pedagogis guru, dan 

pengalaman siswa membentuk sirkuit kebijakan–praktik–hasil yang saling menguatkan. 

Temuan ini menegaskan posisi agama sebagai kekuatan positif bagi kesejahteraan emosi 

dan perilaku prososial pada anak usia sekolah dasar. Keterbatasan studi terletak pada 

cakupan partisipan dan satu lokasi, sehingga penelitian lanjutan disarankan memperluas 

sampel, memasukkan perspektif orang tua, serta menilai dampak jangka panjang dengan 

rancangan campuran. 

 



Agama Dalam Perspektif Psikologi : Study Di Sdit Nuurul A’raaf 
 Islamic School, Cikarang Selatan, Bekasi 

 

927               JSSR - VOLUME 4, NO. 1, Februari 2026 first 

DAFTAR REFERENSI 
Batubara, N.A. (n.d.) Psikologi Agama: Materi 3 (Agama dalam Perspektif Psikologi). 

Bahan ajar internal. 

Braun, V. and Clarke, V. (2006) ‘Using thematic analysis in psychology’, Qualitative 

Research in Psychology, 3(2), pp. 77–101. 

Creswell, J.W. (2013) Qualitative Inquiry & Research Design: Choosing Among Five 

Approaches. 3rd edn. Thousand Oaks, CA: Sage. 

Durkheim, E. (1912) Les formes élémentaires de la vie religieuse. Paris: Alcan. 

Frazer, J.G. (1922) The Golden Bough: A Study in Magic and Religion. Abridged edn. 

London: Macmillan. 

Freud, S. (1927) The Future of an Illusion. London: The Hogarth Press. 

James, W. (1902) The Varieties of Religious Experience: A Study in Human Nature. New 

York: Longmans, Green & Co. 

Jung, C.G. (1957) ‘The transcendent function’, in The Collected Works of C.G. Jung, Vol. 

8. Princeton, NJ: Princeton University Press. 

Leuba, J.H. (1912) A Psychological Study of Religion: Its Origin, Function and Future. 

New York: Macmillan. 

Lincoln, Y.S. and Guba, E.G. (1985) Naturalistic Inquiry. Beverly Hills, CA: Sage. 

Maslow, A.H. (1964) Religions, Values, and Peak Experiences. Columbus, OH: Ohio 

State University Press. 

Miles, M.B., Huberman, A.M. and Saldaña, J. (2014) Qualitative Data Analysis: A 

Methods Sourcebook. 3rd edn. Thousand Oaks, CA: Sage. 

Ulanov, A. (2005) Finding Space: Winnicott, God, and Psychic Reality. Louisville, KY: 

Westminster John Knox Press. 

 


